
 WHAT’S NEW SHORT CUTS

26 | MUSICA JAZZ | GIUGNO 2024 GIUGNO 2024 | MUSICA JAZZ | 27

©
 S

E
K

A
@

S
E

K
A

.F
R

I MILLE VOLTI DI NAÏSSAM JALAL

L a natura, la spiritualità, la ricerca della trance, ma anche la 
politica. Naïssam Jalal, la flautista e compositrice siriana 
nata a Parigi, è diventata una figura di tutto rispetto nella 

scena del jazz francese. Punto terminale di incontro tra diver-
se culture e musiche che lei amministra con abilità, essendo 
ben strutturata sul piano strumentale in virtù degli studi ap-
profonditi presso i grandi maestri e una spiccata predisposi-
zione nello sperimentare direttamente emozioni e altro nei 
suoi viaggi, spesso condotti in solitudine. Lo testimoniano gli 
album di interessante originalità compositiva dove Naïssam 
riversa, volta per volta, il succo finale delle conoscenze, il sen-
so delle esperienze. Opere indirizzate nella ricerca delle fonti 
stesse del metissage tra musica classica araba e jazz, frutto di 
viaggi ed esperienze personali raccontate in modo diretto in 
dischi come «Healing Spirituals» dove concettualmente rac-
conta dell’esperienza vissuta da ricoverata dentro un ospedale. 
In questo caso il tema della guarigione e della trance sono 
entrambe collegate a quelle della liberazione (se non riesci a 
liberarti non puoi guarire, osserva infatti Jalal). Naïssam na-
sce nella banlieue parigina, figlia di immigrati siriani entrambi 
pittori. Giovanissima, viene iscritta al Conservatorio dove a 
17 anni consegue il diploma. Casualmente, suonando in oc-
casione del vernissage di una mostra del padre, scopre di esse-
re portata per l’improvvisazione suonando con il contrabbas-
sista Michel Thouseau, insegnante presso il Conservatorio 
di Torcy. Ed è là che, dietro i consigli di questo insegnante 
Naïssam prenderà lezioni di jazz e iniziata alle tecniche di 
improvvisazione dallo stesso Thouseau. 
In occasione di una tournée con la fanfara funk Taras Bulba 
a Bamako, nel 2001, un compagno l’invita ad ascoltare per la 
prima volta un disco di Coltrane, «Olè», e lei se ne innamora. 
Di ritorno a Parigi decide di confrontarsi con più musicisti 
e conoscere le proprie radici musicali e comprendere il suo 
stato di donna araba in un mondo occidentale. Spinta anche 
dal desiderio di conoscere da vicino il modo di vivere in paesi 
musulmani, confrontandosi anche con il problema della fede, 
si muove alla volta della Siria iscrivendosi al Grande Istituto 
per la musica araba di Damasco dove studia il nay come stru-
mento. Ma la Siria è un Paese dove si vive sotto dittatura, 
Naïssam non sopporta il clima di oppressione culturale e de-
cide di riparare in Egitto. Qui, al Cairo, entra in contatto con 
il grande violinista di musica araba Abdo Dagher il quale, 
prendendo sotto la sua tutela la giovane flautista, le insegna la 
propria arte facendole acquisire la capacità di conoscere e leg-
gere le sottigliezze di quel silenzio che nei cantori del Corano 
approfondisce e sublima la nota musicale. Al Cairo suonerà 
con musicisti come Fathy Salama esibendosi anche all’Opera 
Nazionale. Dopo tre anni di permanenza nella megalopoli 
egiziana, nel 2006 Naïssam decide di tornare in Francia. Per 
un certo periodo collaborerà con protagonisti della scena afri-
cana come il bassista camerunense Hilaire Penda, la cantante 
e chitarrista maliana Fatoumata Diawara, altri musicisti del 
Mali come Cheik Tidiane Seck e Mamani Keita o il can-
tante e chitarrista Moh! Koyuaté, proveniente dalla Guinea. 
In occasione di un viaggio in Libano con il rapper Rayess 
Bek incontra Osloob, altro rapper di origine palestinese con 
il quale, a partire dal 2008, dà vita a un duo con il quale inci-
derà alcuni dischi. Non va dimenticato che Naïssam è stata 

nuovi orizzonti musicali alimenta la mia espressione musi-
cale con diversi elementi di linguaggi musicali, vocabolario, 
grammatica, eccetera.
Le è mai capitato di scoprire brani dimenticati? In questo 
caso punta a restituirne l’atmosfera originale o ne usa la 
struttura per scrivere un brano completamente inedito?
Niente affatto. Non faccio mai cover, invento un repertorio 
che mi è proprio ispirandomi a tradizioni antiche.
Cosa accade quando un brano di musica popolare viene 
utilizzato come fonte di ispirazione? Il fatto di cambiare la 
percezione musicale originale di quel brano stesso si deve 
leggere come un tradimento o, al contrario un arricchi-
mento della musica stessa? 
Non uso brani di musica popolare come fonte di ispirazione, 
mi ispiro a una tradizione in tutte le sue dimensioni: la mu-
sica è l’epitome dello spirito di una comunità di esseri umani. 
Mi ispiro a questa forma di espressione nel suo insieme in 
quanto esprime del suo immaginario, della sua cultura, della 
sua storia, del suo rapporto con il mondo, con tutto ciò che è 
portatore di vita, con il divino e così via.
E se avviene nel caso di un brano di musica religiosa?
Le musiche tradizionali trovano spesso la loro fonte nella 
musica devozionale, e per studiare una cultura musicale bi-
sogna spesso interessarsi anche alle credenze che la abitano.
Tecnicamente il suo modo di suonare il flauto sembra aver 
ricevuto la lezione di mille musiche del mondo. Da quella 
indiana a quella etiope, fino alle tradizioni occidentali ed 
europee: dall’Irlanda al Mediterraneo.
Effettivamente è vero, mi ispiro a molte tradizioni.
Quando nasce il suo incontro con il jazz modale?
Ho ascoltato «Olé» di John Coltrane e mi ha sconvolto. La 
trance prima di tutto, e poi la dimensione profondamente 
spirituale della sua musica. Ma allo stesso modo mi ha colpito 
la capacità di mescolare la sua espressione in una tradizione 

particolarmente legata all’hip hop nel tempo dell’adolescen-
za, con una preferenza per artisti come MC Solaar e il gruppo 
IAM. Quello è anche il momento in cui rafforzerà le proprie 
convinzioni politiche, militando attivamente contro il razzi-
smo e in gruppi solidali con i sans papiers. Il 2011 è l’anno in 
cui Naïssam riforma il suo gruppo con il sassofonista Mehdi 
Chaib e Karsten Hochapfel, chitarrista e violoncellista tede-
sco, tutti votati all’improvvisazione. Da lì nasce il quintetto 
Rhythms of Resistance, completato dal batterista Arnaud 
Dolmen e dal contrabbassista Damien Varaillon. In paral-
lelo Naïssam Jalal si apre ad altri progetti registrando con il 
chitarrista Abdoulaye Traore, Aziz Sahmaoui, i rapper ame-
ricani Napoleon Maddox e Mike Ladd. Divide la scena con 
il sassofonista americano Michael Blake e la cantante siriana 
Lena Shamamyan. Dal 2012 al 2020 compone anche delle 
colonne sonore di documentari e film. Tra questi Syrie le cri 
etouff è di Manon Loizeau. Attualmente, con il suo lavoro, sta 
divulgando un patrimonio musicale sconosciuto, o quasi. Il 
suo è stato ed è tuttora cammino difficile intrapreso con tena-
cia e determinazione sin dal primo album «Osloob Hayati» del 
2015 inciso con i Rhythms of Resistance , quattro anni dopo 
la fondazione, e proseguito con i nove successivi, da «Almot 
Wala Almazala» del 2016 fortemente ispirato dai movimenti 
delle Primavere arabe a «Al Akhareen» disco funky-soul-jazz 
del 2018. La delusione politica e la presa di coscienza per un 
lungo cammino che possa portare alla liberazione è presente 
nello straordinario doppio «Quest of the Invisible» del 2019, 
presentato in trio con Claude Tchamitchian e Leonardo 
Montana e il contributo del percussionista Hamid Drake nel 
ruolo di special guest in quattro brani. A questo seguirà poi 
ancora un altro doppio, «Un autre monde» del 2021 di nuovo 
con Rhythms of Resistance e la versione sinfonica dal vivo 
con l’Orchestra nazionale della Bretagna e la partecipazio-
nedi Zahia Ziouani. È un album di bella bella maturità, in-
timamente collegato al precedente «Quest of the Invisible» 
del 2019, l’ultimo disco pubblicato lo scorso anno 2023, 
«Healing Rituals» dove Naïssam Jalal affina la sua ricer-
ca sulla spiritualità e la transe, l’animismo, la musica come 
taumaturgia... La novità è «Landscapes of Eternity», da poco 
presentato in Francia e concepito attorno alla musica india-
na da anni oggetto dei suoi studi soprattutto al seguito di 
Hariprasad Chaurasia. La formazione con cui Naissam pre-
senta questa nuova produzione è inedita e schiera anche due 
musicisti indiani come la virtuosa Debasmita Bhattacharya al 
sarod, Annuja Borude, pakhawaj e voce, Leonardo Montana 
al piano. Flo Comment al tanpura e Zaza Desiderio, batteria. 

Cosa significa per una jazzista come lei avvicinarsi e impa-
dronirsi di un patrimonio così ricco come quello etnomu-
sicale cui fa riferimento?
Sono una musicista che attinge dal jazz e dalla musica afro-a-
mericana ma anche dalla musica araba classica, dalla musica 
Hindustani (India settentrionale) o dalla musica mandingue 
dell’Africa occidentale. Sono un essere umano particolar-
mente sensibile alla musica e ho bisogno di essa per fare del 
bene e arricchire il mio immaginario. È quindi innanzitutto 
per rispondere a questa esigenza umana che mi interesso a 
musiche molto diverse. Come musicista, questa ricerca di 

afro-americana, come l’ascolto di musiche tradizionali a loro 
volta derivate da un métissage come il flamenco o la musi-
ca Hindu, e la ricerca di libertà e liberazione in un jazz che 
chiamiamo free jazz. Ho ascoltato anche il lavoro di Alice 
Coltrane, che mi ha ispirato tanto.
Proprio John Coltrane disse: «La mia musica è l’espressio-
ne spirituale di ciò che sono: la mia fede, la mia conoscen-
za, il mio essere». E lei, nel suo «Quest of Invisible», indica 
la possibilità, attraverso la trance, di connettersi con tutto 
ciò che è spiritualmente invisibile per l’uomo. Come, fin 
da un lontano passato avviene ad esempio con i danzatori 
sufi, l’ascolto della musica ripetitiva e minimale di origine 
indiana e/o africana...
Sì, la musica è sempre stata la forma d’arte più utilizzata per 
entrare in contatto con l’invisibile perché è l’unica forma 
d’arte invisibile per natura. I due elementi che portano alla 
connessione con il divino sono la trance e il silenzio. «Quest 
of the Invisible» esplora entrambe le cose. La trance attraverso 
la ripetizione. Il silenzio per la meditazione. In un mondo 
ossessionato dall’avere, dal materialismo e dal consumismo, 
cercare l’invisibile nella bellezza e nella contemplazione è un 
modo per riabilitare l’essere e la vita.
C’è una grande schiera di musicisti jazz, iniziando da 
Coltrane, che ha varcato i confini tradizionali della ricer-
ca musicale per sperimentare contatti e connessioni con la 
propria spiritualità: da Ornette Coleman che in Sardegna 
ha conosciuto e voluto sperimentare il suono antico delle 
launeddas (suono di tre ance tenute assieme dal suonatore 
e sprovviste della bag scozzese) a Pharoah Sanders. Per non 
parlare poi di musicisti rock come i Led Zeppelin, che han-
no scoperto nuove sonorità e ritmi recandosi nel Marocco 
Occidentale per ascoltare le musiche Gnawa e quelle della 
città di Essaouira. Led Zeppelin, ma anche Jimi Hendrix, 
Rolling Stones e altri andarono ad abbeverarsi alle fonti 

MOLTEPLICI 
ISPIRAZIONI

«Non c’è un unico 
centro di ispirazione 

per tutta la mia 
musica. Ce ne sono 

tanti e tutti molto 
diversi e allo stesso 

tempo collegati. 
Esprimo nella mia 

musica i sentimenti, 
le missioni e le 

riflessioni che mi 
attraversano».

La flautista e compositrice parigina, di origine siriana, è da qualche tempo 
diventata una figura di tutto rispetto nella scena del jazz francese

«QUANDO HO 
ASCOLTATO 
“OLÉ” 
DI JOHN 
COLTRANE 
SONO RIMASTA 
SCONVOLTA. 
LA TRANCE 
PRIMA DI 
TUTTO, 
E POI LA 
DIMENSIONE 
SPIRITUALE 
DELLA SUA 
MUSICA»

di WALTER PORCEDDA



 WHAT’S NEW  WHAT’S NEWSHORT CUTS

28 | MUSICA JAZZ | GIUGNO 2024 GIUGNO 2024 | MUSICA JAZZ | 29

©
 R

IC
H

 F
U

R
Y

/G
E

T
T

Y
 IM

A
G

E
S

SHORT CUTS

©
 S

E
K

A
@

S
E

K
A

.F
R

del rapporto musica-misticismo. Tutta questa ricchezza e 
storia sembra essere presente nella sua musica. Si direbbe 
che faccia parte del suo DNA. È d’accordo?
Ci sono diverse musiche molto spirituali che mi hanno ispi-
rato. La musica Gnawa ne fa parte, ma questa ha anche la 
particolarità di essere una musica di guarigione. La musica 
hindu e la musica araba classica sono altamente spirituali. 
Egualmente mi sono nutrita molto di cantillazione coranica 
e di musica devozionale sufi araba. Ma, più in generale, penso 
che la musica sia essenzialmente spirituale perché si rivolge 
alla nostra sensibilità. Mi ci è voluto un po’ per sviluppare la 
dimensione spirituale della mia musica. Sono state la musica 
e la politica che mi hanno portato alla spiritualità. Prima con 
la musica perché ho voluto esplorare ciò che più mi toccava 
nella musica, cioè il silenzio e la trance: sia il silenzio che la 
trance conducono al divino. Poi politicamente, perché sono 
passata dalla resistenza, dalla lotta, dalla rivolta alla resilienza, 
alla cura e alla spiritualità. Passare dall’uno all’altro non can-
cella né l’uno né l’altro, ma li alimenta reciprocamente.
Come sembra suggerire lei stessa nel suo nono album 
«Healing Rituals» la musica ha potenti proprietà terapeuti-
che che sembrano discendere dalla stessa Natura: la poten-
za del sole e quella del vento, i fiumi e i ruscelli, le foreste e 
la luna. Con il suo flauto dà forma e contenuto a dei rituali 
che sembrano venire dal profondo e mettono in contatto il 
passato con il presente. E persino con il futuro...
Sono felice che le piaccia. Sì, ho provato ad esprimere in 
musica ciò che mi sembrava essere l’essenza benefica di ogni 
elemento. 
Gli «Healing Rituals» sono come singoli veri rituali ri-
feriti alla vita e oltre: vedi il potente Rituel de la terre o il 
notturno Rituel de la lune. Dappertutto e in modo diver-
so in questo album si sente serpeggiare una forte tensio-
ne tra vuoto e pieno. Tra gli spazi del silenzio vicini alla 

meditazione e quelli del suono, ritmo e canto ogni tanto 
fa capolino una esplosione manifesta di libertà. Come 
un corpo che si ribella e riprende la sua natura. Ancora 
una volta l’invisibile e ciò che si manifesta. E ora que-
sto lavoro di ricerca continua con «Landscape of Eternity» 
che sta conducendo da alcuni anni in India del nord. 
«Landscapes of Eternity» è il frutto musicale di quattro anni 
di esplorazione della musica classica e dei paesaggi dell’India 
settentrionale. Ho cercato di integrare quella che mi sembra 
essere l’anima della musica Hindu in questo repertorio che 
ho composto come si disegna un paesaggio, nella contem-
plazione.
Si può affermare che il centro di ispirazione di tutta la mu-
sica di Naïssam Jalal rimane il pianeta Terra e la natura?
Non c’è un unico centro di ispirazione per tutta la mia musi-
ca. Ce ne sono tanti e tutti molto diversi e allo stesso tempo 
collegati. Esprimo nella mia musica i sentimenti, le missio-
ni e le riflessioni che mi attraversano. Alcune composizioni 
esprimono la mia gioia, la mia rabbia, il mio dolore. Altre 
esprimono le mie ricerche identitarie o spirituali. Poi ci sono 
composizioni che mettono in discussione le nozioni di cura, 
resistenza, resilienza, lotta, eccetera. 
Ho composto repertori che parlavano della guerra, e della 
rivoluzione, del mondo arabo, le lotte politiche nel mondo 
arabo o occidentale, del capitalismo, dell’ecologia.  Repertori 
che sono quindi chiaramente legati alla resistenza e alla lotta. 
Ho composto altri repertori che parlano del divino, della cu-
ra, della guarigione, dell’eternità, delle risonanze, del silenzio, 
della contemplazione, della natura. Repertori che sono chia-
ramente legati alla resilienza e alla spiritualità. Il mio interes-
se per la natura è sia politico (il nostro rapporto con la vita 
in un mondo capitalista che tratta la vita come una risorsa 
mentre è il senso della vita) sia spirituale, perché il divino si 
rivela nella vita stessa.

IN TOUR
Dopo essersi esibita 

nel mese di marzo 
a Bergamo Jazz e 
al Parc di Firenze, 

Naïssam Jalal torna 
il 14 giugno per 

Ravenna Festival e in 
Sardegna il 21 luglio 

per Calagonone jazz. 
Infine (ma ancora 
da confermare) 

è previsto anche 
un appuntamento 

a Napoli il 15 
settembre, per 
Ethnos Festival.

RHYTHMS OF 
RESISTANCE

Da sinistra: 
Damien Varaillon 
contrabbasso, 

Karsten Hochapfel 
violoncello, Arnaud 

Dolmen batteria, 
Mehdi Chaib 

sassofono, Naïssam 
Jalal flauto.

PARLA MONICA MANCINI
Botta e risposta con la figlia del grande compositore

di ALCESTE AYROLDI foto di RICH FURY

P osso solo immaginare quante volte le ab-
biano chiesto quale canzone, quale com-
posizione le sia più cara tra quelle com-

poste da suo padre. Ha avuto l’opportunità, in 
qualche modo, di assistere alla fase compositi-
va di suo padre? Se sì, come è avvenuto? 
Quando eravamo piccoli, papà scriveva a casa 
in un piccolo studio nel garage. Sono sicura che 
allora stava componendo molti dei suoi primi 
successi, ma noi eravamo troppo occupati a fare 
i bambini per prestare attenzione. Passava ore a 
scrivere e poi tornava a casa per cena, per stare 
in famiglia. Quando siamo diventati più grandi, 
lui scriveva ancora a casa e ci faceva ascoltare le 
canzoni per vedere la nostra reazione.
Nonostante i suoi mille impegni di musicista, 
che padre è stato con lei e i suoi fratelli?
Ho una sorella gemella e un fratello. Quando 
papà non era in giro a dirigere orchestre sin-
foniche amava trascorrere il tempo in famiglia, 
nuotando con noi in piscina o andando a cena 
fuori. Era un uomo molto legato alla famiglia.
C’è una canzone scritta da suo padre, in parti-
colare, che l’ha seguita nella sua vita?
Essendo forse la sua canzone più famosa, Moon 
River è quella che suscita sempre le maggiori re-
azioni da parte della gente. Da quando la canto 
nei miei concerti, le persone vengono sempre da 
me e mi dicono che questa canzone ha significa-
to molto per le loro vite, che si sono sposate con 
questa canzone, che l’hanno cantata a un neona-
to o che si sono innamorate con questa canzone. 
Quindi è sempre vicina al mio cuore.
Com’è stato crescere come la figlia di Henry 
Mancini? L’ha incoraggiata a fare della musica 
la sua futura carriera?
Mio padre non ci ha mai fatto pressioni: sempli-
cemente tutti noi amavamo la musica e sapeva-
mo che ne saremmo stati coinvolti in un modo 
o nell’altro. Mia madre, tra l’altro, era una can-
tante, quindi ho seguito il suo percorso musicale.
Trovo singolare che tra i suoi brani più ascol-
tati in streaming ci siano Senza f ine, Skylark, 
Cinema Paradiso, ma nessun brano del suo 
«Ultimate Mancini». Come se lo spiega?
Non riesco a spiegarlo. Si dà il caso che siano 
anche i miei preferiti, ma non ho idea del perché 
alla gente siano piaciuti in modo particolare, an-
che più di brani composti da mio padre.
A proposito di «Ultimate Mancini», album del 
2004, ci può dire come ha scelto le canzoni che 
lo compongono e come ha scelto quelle in cui 
cantare?
Abbiamo fatto quel disco in onore di mio padre 
quando fu emesso un francobollo postale ame-
ricano. Abbiamo selezionato i suoi più grandi 
successi, per lo più strumentali, e io ho scelto di 
cantare i miei preferiti. È stato piuttosto facile 
decidere.

Per rendere omaggio al centenario della nasci-
ta di suo padre c’è qualcosa che bolle in pen-
tola?
Io e mio marito, il produttore Gregg Field,  stia-
mo lavorando da oltre un anno a un disco con 
una selezione di canzoni registrate da una lista 
di famosi artisti. Il singolo Peter Gunn è stato 
pubblicato il 16 aprile, giorno del compleanno 
di papà, mentre Pink Panther alla fine di maggio. 
L’intero disco uscirà il 21 giugno, in concomi-
tanza con il concerto per i 100 anni di Henry 
Mancini all’Hollywood Bowl in California, la 
casa dei concerti estivi di papà.
Su Henry Mancini sono state scritte e dette 
tante cose. Ha mai letto o sentito affermazioni 
errate che l’hanno fatta arrabbiare?
No, e se l’ho fatto credo che non mi abbia colpi-
to molto, perché non me lo ricordo.
Sicuramente essere la figlia di un grande 
compositore come Henry Mancini è stato un 
privilegio. Ha avuto un’influenza positiva o 
negativa sulla sua carriera artistica?
Fortunatamente per me, non mi sono dedica-
ta alla composizione di film, quindi non si può 
paragonare il mio talento al suo. Ho avuto il 
privilegio che certe porte mi si aprissero grazie 
a lui, ma una volta varcate dovevo essere brava, 
altrimenti non sarei andata molto lontano nella 
mia carriera.
Quali sono state le lezioni che ha imparato da 
suo padre?
Mio padre aveva un meraviglioso senso dell’u-
morismo e dell’umanità. È così che volevo 
vivere la mia vita.
Che musica si ascoltava a casa sua quando 
era adolescente? 

Anche a casa nostra arrivò la «British Invasion», 
quindi ascoltavamo i Beatles, i Rolling Stones 
e tutte le band britanniche che erano popolari 
all’epoca. Ci piaceva anche ascoltare le canzoni 
di Broadway e il rock ‘n’ roll. Il jazz non faceva 
parte della nostra playlist di ragazzi.
Che musica ascolta ora, invece?
Mentre guido in macchina ascolto ancora i 
Beatles. Canto come se il tempo non fosse mai 
passato!
Moon River è stata oggetto di numerose inter-
pretazioni e di tanti arrangiamenti. Qual è la 
versione che l’ha colpita di più?
La versione più semplice è quella cantata da 
Audrey Hepburn in Colazione da Tiffany. È 
quella che esprime meglio il significato e che 
utilizza gli accordi scritti da papà, niente di so-
fisticato.
Secondo lei, chi è oggi il compositore di co-
lonne sonore che potrebbe ereditare il posto 
di suo padre?
Penso che i compositori di oggi abbiano tutti 
un proprio stile e una propria unicità. Molti di 
loro sono stati influenzati dalla sua scrittura, ma 
non vedo dove un compositore possa essere pa-
ragonato. Papà aveva un talento molto raro che 
la maggior parte dei compositori non posiede. 
Sapeva scrivere una canzone di successo. La 
maggior parte dei suoi temi ha avuto un posto 
importante nelle classifiche di vendita dei dischi.
Di chi è stata l’iniziativa di Henry Mancini The 
100th Sessions? Qual è la sua opinione su que-
sta operazione?
La mia famiglia ha promesso a mia madre, poco 
prima che morisse circa tre anni fa, che avrem-
mo onorato l’eredità di papà nel miglior modo 
possibile. È la famiglia Mancini che ha messo in 
moto tutto quanto. Stiamo producendo concerti 
in tutto il mondo, l’album di prossima uscita, un 
documentario e uno speciale televisivo.
Quali sono i suoi prossimi obiettivi ?
Sono molto concentrata sull’obiettivo di portare 

alla ribalta l’eredità di mio padre e di onorarlo 
nel miglior modo possibile. Sono sicura che 
quando quest’anno sarà alle spalle, rifletterò 
sui miei prossimi passi come artista.

FIGLIA E CANTANTE
Monica Mancini, assieme 
alla sua famiglia, è stata 

in Italia ad aprile per 
un evento celebrativo 

organizzato dal 
Conservatorio dell’Aquila 

e curato dal pianista 
Paolo Di Sabatino.


